
467

Autoctonía. Revista de Ciencias Sociales e Historia
Vol. X, Nº1, 2026, 467-492

ISSN: 0719-8213
DOI: https://doi.org/10.23854/autoc.v10i1.645

Intelectualidad, representación e historia mapuche. 
Wallmapu (Chile y Argentina), principios del siglo XXI

 

Intellectuality, Representation and Mapuche History. 

Wallmapu (Chile and Argentina), early 21st century

 

Cárcamo-Mansilla, Alejandro J.

Universidad de Bolonia, Departamento de Historia y Cultura, DISCI, Italia.

alejandro.carcamo@unibo.it

https://orcid.org/0000-0002-4549-2091

 

 

Resumen

Esta investigación examina la intelectualidad mapuche en su vínculo con la historia, la 

representación y su lucha política. El estudio analiza cómo los historiadores mapuche 

buscan construir un discurso autónomo, aunque ello puede implicar nuevas formas 

de exclusión en el interior de su propio pueblo. El estudio se sustenta en una revisión 

crítica de la historiografía mapuche y de los debates en torno al colonialismo, la sub-

alternidad y la nación. Se destaca el problema de la representación: mientras sus inte-

lectuales procuran legitimarse como portadores de un saber colectivo ante el mundo 

no mapuche, pueden posicionarse como élites dentro de sus comunidades. Desde esta 

tensión, se problematiza la construcción de la nación mapuche, atendiendo a las fric-

ciones entre identidad, historia y política. La conclusión advierte que la historiografía 

mapuche ha tendido a superar el silenciamiento de experiencias subalternas a través 

de ideas como «las zonas grises» de la historia, por lo que esta contribución propone 

avanzar hacia una narrativa más inclusiva y compleja de la colonialidad.



Autoctonía. Revista de Ciencias Sociales e Historia
Vol. X, Nº1, 2026

468

Cárcamo-Mansilla, Alejandro J.
Intelectualidad, representación e historia mapuche. Wallmapu (Chile y Argentina), principios del siglo XXI

 

Palabras clave: Intelectualidad mapuche, representación, colonialismo, subalternidad, 

historia mapuche.

 

Abstract

This research examines Mapuche intellectuals in their relationship with history, re-

presentation and their political struggle. It analyses how Mapuche historians seek to 

construct an autonomous discourse, although this may imply new forms of exclusion 

within their own people. The study is based on a critical review of Mapuche historio-

graphy and debates around colonialism, subalternity and nationhood. The problem 

of representation is highlighted: while Mapuche intellectuals seek to legitimise them-

selves as bearers of collective knowledge in the eyes of the non-Mapuche world, they 

can position themselves as elites within their communities. From this tension, the 

construction of the Mapuche nation is problematised, taking into account the frictions 

between identity, history and politics. The conclusion warns that Mapuche historio-

graphy has tended to try to overcome the silencing of subaltern experiences through 

ideas such as the «grey zones» of history, so this contribution allows us to propose 

moving towards a more inclusive and complex narrative of coloniality.

 

Keywords: Mapuche intellectuality, representation, colonialism, subalternity, Mapuche 

history.

 

Recibido: 16 de mayo de 2025 - Aceptado: 14 de agosto de 2025

 

 



Autoctonía. Revista de Ciencias Sociales e Historia
Vol. X, Nº1, 2026

469

Cárcamo-Mansilla, Alejandro J.
Intelectualidad, representación e historia mapuche. Wallmapu (Chile y Argentina), principios del siglo XXI

1. Introducción

 

El presente trabajo aborda el estudio de la 

intelectualidad mapuche, su relación con la 

historia y los discursos de representación que 

emergen dentro y fuera de sus comunidades. 

En los últimos años, la producción historio-

gráfica mapuche ha cobrado gran relevancia 

al desafiar la narrativa colonial impuesta 

por los Estados chileno y argentino. Sin 

embargo, este proceso provoca cuestionarse 

sobre la naturaleza de la representación y 

la legitimidad de los intelectuales mapuche 

como portavoces de su pueblo.

 

El estudio plantea que los historiadores ma-

puche han buscado construir un discurso 

propio basado en la autonomía y la autodeter-

minación. Sin embargo, este proceso también 

ha reproducido exclusiones internas: por 

un lado, se privilegian voces dirigenciales y 

académicas, mientras que las experiencias 

de vida en las comunidades o de migrantes 

urbanos quedan muchas veces invisibili-

zadas; por otro, se omite la diversidad de 

discursos territoriales que existen dentro de 

las dirigencias mapuche privilegiando unos 

sobre otros. Por ejemplo, discursos sobre lo 

mapuche provenientes de La Araucanía por 

sobre los del Fütawillimapu o, dentro del 

Fütawillimapu, discursos provenientes de 

la zona de San Juan de la Costa por sobre 

discursos de las comunidades del Ranco 

(Cárcamo, 2019). Este hecho abre un debate 

central sobre la representación: ¿quién puede 

hablar en nombre del pueblo mapuche y qué 

memorias son marginadas en el proceso de 

construcción de una narrativa nacional?

 

A partir del análisis de estudios previos, se 

examina cómo la intelectualidad mapuche 

se posiciona tanto dentro como fuera de su 

comunidad, generando tensiones entre la 

reivindicación de un conocimiento colectivo 

y la creación de una élite intelectual. Esta 

investigación toma como base teórica los 

estudios culturales y subalternos, y las inves-

tigaciones desarrolladas por Pedro Canales 

sobre la historiografía mapuche, quien ha 

estudiado la subalternidad, el colonialismo 

y la producción del conocimiento desde pers-

pectivas críticas. Se aborda la problemática 



Autoctonía. Revista de Ciencias Sociales e Historia
Vol. X, Nº1, 2026

470

Cárcamo-Mansilla, Alejandro J.
Intelectualidad, representación e historia mapuche. Wallmapu (Chile y Argentina), principios del siglo XXI

la idea de nación mapuche. Según esta in-

vestigación, las propuestas pueden generar 

sus propios subalternos, ya que este discurso 

público, que busca construir una nación, 

está más enfocado en la contraposición al 

discurso de la chilenidad que en los propios 

olvidados que genera la representación de 

una historia nacional mapuche.

 

Debemos comenzar por ubicar esta discusión 

en un contexto más amplio, Latinoamérica 

y los otros pueblos colonizados. Canales 

(2018) señala que el discurso colonial de las 

repúblicas argentina y chilena legitimó las 

guerras de ocupación del territorio mapu-

che al construir a los indígenas como un 

«problema». Este mecanismo no fue exclu-

sivo de La Araucanía, sino que también se 

repitió en otros procesos de colonización 

en Latinoamérica. Es en estos discursos 

nacionales, y en su consecuente acción, en 

donde vemos la negación de lo considerado 

indio, incluso de su humanidad, situando 

a cualquier miembro de estos grupos en el 

lugar de subalterno dentro de las sociedades 

nacionales que conquistaron militarmente 

de la representación en la historiografía 

mapuche y se cuestiona la construcción 

de una historia nacional mapuche desde 

una óptica que, en ocasiones, invisibiliza 

las experiencias cotidianas de los sectores 

subalternos dentro del propio pueblo.

 

En este sentido, se plantea la necesidad de 

repensar la forma en que se construye la 

historia mapuche, incluyendo experien-

cias de vida y considerando la diversidad 

interna del pueblo. La investigación busca 

contribuir al debate sobre la representa-

ción y la producción del conocimiento en 

contextos de colonialidad y subalternidad, 

proponiendo una historiografía que no solo 

desafíe la narrativa oficial del Estado, sino 

que también reconozca las contradicciones y 

complejidades internas del mundo mapuche.

 

2. Intelectualidad indígena mapuche

 

En este trabajo, abordaremos el discurso de 

los historiadores mapuche. La intención de 

esta comunidad es la de aportar en la cons-

trucción de reflexiones autonómicas desde 



Autoctonía. Revista de Ciencias Sociales e Historia
Vol. X, Nº1, 2026

471

Cárcamo-Mansilla, Alejandro J.
Intelectualidad, representación e historia mapuche. Wallmapu (Chile y Argentina), principios del siglo XXI

relevante: un conocimiento ha servido para 

preservar la opresión; el otro se construye 

desde los oprimidos. Esto ocasiona la extra-

ñeza de unos hacia un intelectual indígena, 

y la búsqueda de influencias del otro en am-

bientes más radicales y autónomos.

 

Aunque podemos hablar en términos 

gramscianos sobre intelectuales indíge-

nas, lo cierto es que ellos prefieren relevar 

el carácter colectivo desde donde nace su 

conocimiento y rechazar el término de in-

telectuales de sus pueblos. Ahora bien, en 

el caso mapuche, puede existir un rechazo 

al concepto de intelectuales de lo mapuche, 

pero ¿qué pasa con el problema de la repre-

sentación? Este grupo con formación en la 

academia, ¿se presenta como la vanguardia 

intelectual de su pueblo?

 

Pareciera que los historiadores mapuche, 

al hablar de su sociedad, se presentan como 

parte del pueblo hacia afuera, pero se ubica 

sobre su sociedad hacia dentro. Tal como los 

dirigentes mapuche han alejado y posicio-

nado lo político por encima de su sociedad 

el territorio mapuche. Lo occidentalizado 

observa como problema a lo indio y su solu-

ción es el rechazo de su existencia por salvar 

su orgullo europeísta, manifestado en sus 

mitos racializados: argentinos y chilenos 

como blancos o mestizos blancos.

 

Por tanto, no es de extrañar, que los lla-

mados intelectuales indígenas nieguen la 

etiqueta de «intelectual»; ya que esta idea 

está mayormente vinculada, en el espacio 

público y en los discursos de los llamados 

intelectuales indígenas, con la imagen de un 

individuo blanco occidental que construye 

conocimiento encerrado en la academia y 

alejado de la realidad. Los indígenas, al es-

cribir sobre sus pueblos colonizados desde el 

«yo», más bien desde un «nosotros», buscan 

reivindicar la producción del conocimiento 

a partir del colectivo. Así, con un enfoque 

indígena, el conocimiento es construido por 

todos, desde lo occidentalizado blanco, desde 

la individualidad. Cabe resaltar el mito que 

nace siempre en la contraposición del relato 

que somete al indígena; etiquetas que, a fin 

de cuenta, ocultan un conflicto mucho más 



Autoctonía. Revista de Ciencias Sociales e Historia
Vol. X, Nº1, 2026

472

Cárcamo-Mansilla, Alejandro J.
Intelectualidad, representación e historia mapuche. Wallmapu (Chile y Argentina), principios del siglo XXI

e invisibilización del otro, sino que también 

es el juego de ese otro sobre la conservación 

de su autonomía frente a relaciones de poder 

desiguales. Jamás retornará a un origen que 

se transforme en mito, pero aquí se ubica el 

fin de su misma subalternización: su relación 

con lo real lo puede convertir en violencia 

contra lo existente y, a través del juicio al 

pensamiento hegemónico que ha relegado a 

las comunidades a la subalternidad, entregar 

una base para el fin de la condición colonial 

de su pueblo. Su capacidad, su motor, solo 

radica en la sociedad que la sustenta, en este 

caso la mapuche, y en las decisiones que esta 

tome tanto frente a su autonomía como a su 

condición colonial.

 

Aun así, esta discusión aún se encuentra 

enmarcada en la necesidad de «establecer 

control sobre un pasado que les ha sido 

arrebatado por la historia de la civilización 

y del Estado, para discutir desde allí la infe-

rioridad de la que han sido objeto» (Zapata, 

2007: 170). Estas son las problemáticas que 

enfrenta la colonialidad y la subalternidad, 

pero son el inicio de una conversación que 

(Cárcamo, 2019: 216-217), los intelectuales 

fundamentan su pensamiento sobre lo ma-

puche. Aquí ocurre un doble juego: hacia el 

exterior de sus comunidades se presentan 

como parte de un saber colectivo de origen 

en lo mapuche y que desde esa posición se 

piensan a sí mismos; hacia el interior de su 

pueblo, son presentados o se presentan como 

los pensadores que trabajan sobre la verdad 

científica, en el sentido de la seriedad de su 

labor académica, a partir de recuperar, re-

surgir o repensar sobre y desde lo mapuche 

tomando en cuenta el pensamiento en el 

mundo que puede solidarizar con esta idea.

 

La colonialidad y su seducción aquí se evi-

dencian en toda su expresión, pero antes de 

pensar en términos negativos sobre su poder, 

recordemos que, como miembros de un pueblo 

colonizado, se encuentran cruzados por una 

historia en la que la sociedad chilena los ha 

incluido fóbicamente, tanto como ellos han 

resistido permanentemente a esa colonialidad 

e incluso la han adaptado a sus propios fines 

(Cárcamo, 2013). La subalternización de un 

pueblo colonizado no es solo el sometimiento 



Autoctonía. Revista de Ciencias Sociales e Historia
Vol. X, Nº1, 2026

473

Cárcamo-Mansilla, Alejandro J.
Intelectualidad, representación e historia mapuche. Wallmapu (Chile y Argentina), principios del siglo XXI

mapuche, todo lo contrario; lo más aceptado 

es que entre pensadores haya divergencias.

 

Marimán asume que la idea por la que los 

pensadores desde lo mapuche rechazan la 

etiqueta de intelectual indígena va de la mano 

con el considerar al intelectual como un su-

jeto alejado de la realidad y que teoriza del 

mundo en el cual no está situado. Marimán 

busca desmitificar esto en relación con los 

intelectuales de pueblos colonizados. Él 

argumenta que tales pensadores son parte 

de comunidades indígenas, no son gente con 

un estatus económico alto, por el contrario, 

son marginados que lograron llegar y hacer 

carrera en la academia. No pertenecen a un 

grupo cerrado de familias de intelectuales, 

ajeno a la vida diaria. Es por esto que sus 

propuestas son diferentes, dado que las vi-

vencias del colonialismo chileno los llevan 

a una reflexión sobre este.

 

La emergencia de estos pensadores no se 

puede restar de las luchas de los pueblos 

colonizados en Latinoamérica en las últimas 

décadas. Sobre esto, Canales nos presenta 

puede acabar en el amanecer de la noche de 

los cinco siglos (Cárcamo, 2015).

 

En una entrevista realizada por Canales 

(2013) a José Marimán, discuten los pro-

blemas que engendra la colonialidad y el 

vínculo entre los pensadores mapuche y 

el movimiento nacional mapuche. Admite 

este historiador que, al contrario de muchos 

de sus compañeros, la frase «intelectual 

indígena» no le causa problema, porque 

acepta cumplir con los roles de cualquier 

intelectual. También nos dice que existe 

una irrupción de jóvenes mapuche en las 

universidades tratando de dar a conocer 

sus puntos de vista desde lo mapuche. Aquí 

debemos agregar que esto los vuelve un 

grupo extraño frente a quienes los deno-

minan intelectuales indígenas, ya que es 

evidente que con este calificativo buscan 

etiquetar la sorpresa que nace desde lo que 

consideraban algo fuera de sus normas: un 

indígena en la universidad. Ahora bien, 

siguiendo al entrevistado, esta demostra-

ción de perspectivas no significa un punto 

común, uniforme, por el solo hecho de ser 



Autoctonía. Revista de Ciencias Sociales e Historia
Vol. X, Nº1, 2026

474

Cárcamo-Mansilla, Alejandro J.
Intelectualidad, representación e historia mapuche. Wallmapu (Chile y Argentina), principios del siglo XXI

colonizados de la región, al protagonizar 

levantamientos que incluso derrocaron 

gobiernos, y al reformar Estados, frenar el 

avance de proyectos que atentaban contra 

sus territorios, e incluir en el debate con-

ceptos como autonomía, plurinacionalidad, 

interculturalidad, etc., lo cual tensionó las 

relaciones con los Estados latinoamericanos y 

de estos con el capital transnacional. En este 

escenario, la colonialidad se ve enfrentada 

al debate de la llamada por Canales como 

etnointelectualidad.

 

En este texto, siguiendo a Pablo Marimán, 

Canales plantea que algunos de los intelec-

tuales indígenas desarrollan la producción de 

conocimiento desde su propia cosmovisión 

y alejada de la tradición cartesiana cientí-

fica. Es muy probable que Pablo Marimán 

se refiera a los kimche, pero ¿es cierta tal 

afirmación?, ¿es suficiente ser mapuche 

para apropiarse o arrogarse la representa-

ción del saber indígena?, ¿qué pasa con su 

vinculación con las comunidades?, ¿o cómo 

podemos decir si están conectados o no a 

ellas (una cosa que costaría contrariar)?, 

diferentes interpretaciones (Canales, 2014). 

Por una parte, nos dice que Salvador Martí 

nos habla de esta emergencia, llamándola 

estructura de oportunidades políticas, como 

una respuesta histórica frente a los procesos 

de redemocratización de los países latinoa-

mericanos en la década de 1980, vale decir, 

las movilizaciones indígenas por recuperar 

estas democracias y la intromisión de sus 

demandas en los gobiernos posdictatoria-

les. Por otro lado, Víctor Toledo plantea 

que esta emergencia ha generado dos ciclos: 

el primero, de 1990 a 2003, favorable a las 

demandas indígenas y a su reconocimiento 

internacional y el segundo, luego del 2003, 

de represión estatal.

 

Boaventura de Sousa enmarca estas luchas 

en contra de la colonialidad del poder y, por 

tanto, en una etapa de transición hacia la 

descolonización. Debemos considerar que 

todas estas perspectivas analizadas por 

Canales van enmarcadas en el conflicto 

entre las propuestas de dirigentes indígenas 

y estatales. Es cierto que la década de 1990 

fue una «década ganada» para los pueblos 



Autoctonía. Revista de Ciencias Sociales e Historia
Vol. X, Nº1, 2026

475

Cárcamo-Mansilla, Alejandro J.
Intelectualidad, representación e historia mapuche. Wallmapu (Chile y Argentina), principios del siglo XXI

el nacionalismo mapuche. Aunque algunos 

planteen que estos pensadores deberían 

adoptar una postura única, ¿será esta idea de 

ir en una única línea y apoyar las demandas 

mapuche desde diferentes tribunas, ampa-

rándose en lo académico y su pertenencia a 

este pueblo, lo que nos permite hablar de un 

grupo de intelectuales mapuche? La conflic-

tividad de esta comunidad con los grupos 

hegemónicos está garantizada, ya que estos 

no dejan de mirar al indígena desde la idea 

de bárbaro.

 

Ahora bien, esto afecta a la manera en cómo 

y desde dónde se escribe historia desde lo 

mapuche. Aunque en la década de 1990 

emergieron textos de historiadores y poetas 

mapuche que se enfrentaron a la historia 

chilena que hablaba de ellos y comenzaron 

a dialogar sobre autonomía y emancipación, 

existe bastante consenso de que el libro ¡...

Escucha, winka...! (Marimán et al., 2006) es 

el que abre el debate actual sobre la histo-

ria mapuche. La posterior aparición de la 

Comunidad de Historia Mapuche (Canales 

et al., 2016 y Canales, 2015) ha centrado 

¿representan a quienes quieren o son solo 

representativos de lo mapuche frente a la 

sociedad occidental? La dirigencia mapuche 

y su construcción desde la década de 1980 nos 

puede dar una respuesta (Cárcamo, 2019), 

ya que es evidente que existe una separación 

de lo político de la sociedad mapuche, en el 

sentido que Clastres (1978) lo analiza cuando 

piensa en las sociedades sin Estado. Puede 

ser que esta intelectualidad se esté cons-

truyendo como vanguardia y discuta más 

entre sí que con quienes dice representar; 

por lo que, ¿puede un profesional formal 

declararse portavoz de su sociedad solo por 

integrar los conocimientos de su pueblo en 

su disciplina?, ¿buscan ser representantes?

 

No buscan ser representantes, sino pelear 

por el reconocimiento de sus derechos frente 

a la academia y ser una élite intelectual del 

nacionalismo mapuche, pero ¿se puede ha-

blar de élite? El debate sobre los pensadores 

indígenas sigue abierto. Como señala José 

Marimán, el entrevistado por Canales, no 

se puede hablar de un grupo con una idea 

pura, que defiende a rajatabla y construye 



Autoctonía. Revista de Ciencias Sociales e Historia
Vol. X, Nº1, 2026

476

Cárcamo-Mansilla, Alejandro J.
Intelectualidad, representación e historia mapuche. Wallmapu (Chile y Argentina), principios del siglo XXI

identificando el concepto de nación mapuche 

para luego seguir con las propuestas.

 

3. La idea de nación mapuche y sus zonas 

grises

 

Siguiendo la historia conceptual, Samuel 

San Juan busca poner en debate y tensión 

la existencia de una nación mapuche en La 

Araucanía (San Juan, 2017). San Juan discute 

en su texto la forma en que una comunidad 

histórico-cultural, con territorio y autonomía 

política, avanza desde una nación cultural 

hacia un proyecto de liberación nacional 

mapuche. Ahora bien, ¿es el concepto de 

nación uno que busca la igualdad entre una 

sociedad colonialista y otra colonizada, tal 

como lo fue el concepto de raza utilizado 

por los dirigentes mapuche a principios del 

siglo XX?

 

San Juan inicia el debate con las diferentes 

acepciones que ha tenido la idea de nación 

a través de la historia, viendo que es un 

concepto que nace en Europa para identifi-

car una identidad con control territorial y 

la discusión en una historia regional de la 

Araucanía mapuche. Esto no solo por his-

toriadores, sino también investigadores 

sobre la sociedad mapuche, siguiendo los 

trabajos de Pinto (2012: 2000), con el foco en 

la Región de La Araucanía (Chile) con capital 

en Temuco. Como vemos, este conocimiento 

está situado en el territorio mapuche que ha 

llevado el contacto con el Estado chileno, vale 

decir, busca salir de las comunidades que 

históricamente han levantado la bandera 

mapuche y que han sido reconocidas como 

tales por el Estado chileno. Eso sí, ambas 

posturas, la del Chile histórico y la de La 

Araucanía histórica, han invisibilizado y 

creado relatos de inferioridad, o los han uti-

lizado para imponer sus propios discursos 

a otras comunidades mapuche.

 

Canales, Urrutia y Escudero (2019) proponen, 

al igual que esta investigación, que gracias a 

la estrecha colaboración entre colonialismo 

y subalternidad, son los estudios subalternos 

la herramienta que nos permitiría salir de 

estos «embrollos» en los que se ha posiciona-

do la historia nacional mapuche. Partamos 



Autoctonía. Revista de Ciencias Sociales e Historia
Vol. X, Nº1, 2026

477

Cárcamo-Mansilla, Alejandro J.
Intelectualidad, representación e historia mapuche. Wallmapu (Chile y Argentina), principios del siglo XXI

o cronistas entre los siglos XVII y XVIII se 

refieren a pueblos, no al reconocimiento 

de una nación como la entendemos hoy en 

día. Nos advierte que se ha escrito mucho 

sobre nación (y Estado), pero no se ha toca-

do el factor étnico en la discusión, es decir, 

el debate se ha enfocado en el plano de la 

nación política. Desde aquí, nos muestra 

cómo la nación chilena se ha construido 

sobre la base del trabajo de historiadores 

que utilizaron inteligentemente la cultura 

popular o común. También nos advierte que 

la discusión sobre la nación (y el Estado), su 

creación discursiva, ha estado enmarcada 

en el plano político y económico y no ha to-

mado en cuenta las resistencias presentes.

 

Desde estas disputas, toma el caso de la historia 

mapuche. Así, demuestra que los intelectuales 

mapuche han utilizado el concepto de nación 

para hablar del propio pueblo:

 

Siguiendo estas declaraciones, la «cuestión 

mapuche», o mejor dicho el «movimiento 

mapuche», plantea aquí una fuerte ruptura 

con los discursos promapuche que basan 

autonomía política. Repasa la obra de inte-

lectuales que se han dedicado a explicar el 

concepto de nación y su vinculación con el 

de Estado, demostrando que no es necesario 

que una nación deba ser representada en un 

Estado. A su vez, muestra cómo el concepto 

de nación está sujeto al cambio histórico, 

entre debates sobre la nación política y la 

nación cultural, enfocándolo en la elección 

de pertenecer a una comunidad nacional. 

De la discusión planteada, unida a la idea de 

Estado, nos lleva a cuestiones que pensamos 

ya obvias, pero que, cuando hablamos del 

caso mapuche no nos parecen así: la opresión 

que conllevan estos conceptos de unos pocos 

sobre muchos. También nos recuerda que la 

nación no es algo natural e inherente al ser 

y advierte, junto con Gellner (2001; también 

Anderson, 1993), el hecho de que nación y 

Estado son contingencias en la historia, no 

necesidades.

 

San Juan nos demuestra que el concepto de 

nación cambia a través del tiempo, vale de-

cir como ejemplo, las naciones en territorio 

mapuche de las que hablan los parlamentos 



Autoctonía. Revista de Ciencias Sociales e Historia
Vol. X, Nº1, 2026

478

Cárcamo-Mansilla, Alejandro J.
Intelectualidad, representación e historia mapuche. Wallmapu (Chile y Argentina), principios del siglo XXI

1866, donde el mapuche debía pasar un año 

en un territorio específico para demostrar 

que era dueño de esas tierras (los que no 

pudieron «demostrar» que el territorio 

donde estaban era propio, no pudieron 

quedarse con ellas). De esta manera, la 

«restitución» de tierras desde el Estado 

es de esa tierra «demostrada», no de la 

tierra grande, como la denominan algu-

nos autores, la tierra ancestral (Pairican, 

2014: 36) (San Juan, 2017: 16-17).

 

El discurso mapuche avanza desde aquí a la 

lucha de liberación nacional que se disputa 

contra el colonialismo chileno mirando 

hacia el futuro, vale decir, una idea de na-

ción siempre en movimiento, y no estática y 

observadora del pasado, del mito nacional. 

Aunque deja en claro, siguiendo a Antileo, 

que aún no se discute de qué nación hablan 

los mapuche para evitar entregarle atributos 

que socaven su política de movilización inclu-

siva y autonomista. Por tanto, las propuestas 

sobre las bases de una historia mapuche 

nacional pasan a debate. La historia que se 

construya tendrá especial relevancia en la 

sus argumentos en la etnicidad. Por dos 

razones muy importantes: la primera es 

que la etnicidad no constituye una nación 

política, pues a lo que más puede aspirar 

es a ser una nación cultural, que si bien 

es cierto reclama un territorio y una in-

dependencia política, no siempre es su 

principal demanda. Lo segundo es que, 

en el plano local, la famosa Ley Indígena 

19253 del año 1993, en el gobierno del 

presidente Aylwin, reconoce en su con-

ceptualización a los mapuches ―entre 

otros pueblos indígenas del territorio que 

actualmente ocupa Chile― como «etnia» 

y no como «pueblo», considerando que 

en Chile hay un solo pueblo, el chileno. 

Dicha ley socaba entonces los principios 

autonómicos del pueblo mapuche, el cual 

es un pueblo distinto al chileno, subor-

dinándolo a la homogeneización con un 

pueblo que durante al menos cien años 

ha marginado y discriminado (Aylwin, 

Meza-Lopehandía y Yáñez, 2013), relegando 

además la demanda por la restitución de 

tierras con títulos de merced, solamente 

a las que fueron adjudicadas en la ley de 



Autoctonía. Revista de Ciencias Sociales e Historia
Vol. X, Nº1, 2026

479

Cárcamo-Mansilla, Alejandro J.
Intelectualidad, representación e historia mapuche. Wallmapu (Chile y Argentina), principios del siglo XXI

historias familiares, de las heterogéneas 

y contradictorias identidades mapuche, 

pero se hallan subalternizados por las 

narrativas históricas oficiales e indi-

genistas. A la vez que ocupan un lugar 

marginal en el meta-relato nacionalista 

mapuche que políticamente es movilizado 

para legitimar la demanda por autonomía 

y libre determinación en nuestros días 

(Nahuelpán, 2013: 13).

 

Aquí está lo interesante de la propuesta de 

Nahuelpán: los subalternos de la sociedad 

mapuche tienen sus propias historias subal-

ternizadas, tanto dentro del relato histórico 

indigenista como desde lo mapuche. El relato 

histórico mapuche nos habla de grandes 

líderes que defendieron a su pueblo, de las 

barbaridades cometidas por los Estados 

chileno y argentino y de la compleja relación 

que existe entre estas partes. Relaciones que 

han sido estudiadas por los historiadores 

de lo mapuche, pero que dejan fuera todo 

lo relacionado con los procesos más com-

plejos que vive su población a diario frente 

al colonialismo chileno:

conceptualización de esta idea de nación 

mapuche.

 

Para observar otra manera de construir 

la idea de historia de la nación mapuche, 

Nahuelpán (2013) nos llama la atención sobre 

las zonas grises de la historia mapuche. Este 

autor piensa la idea de zonas grises desde 

Primo Levi y la caracteriza como un espacio 

ambiguo, borroso y complejo, donde expe-

riencias colectivas se tornan traumáticas 

(2013: 12).

 

Al hablar de zonas grises en la historia 

mapuche, intenta hablar de los espacios 

cotidianos en que:

 

se desarrollan complejas interacciones 

sociales e intersubjetivas que hacen parte 

de experiencias de sufrimiento social, 

modos de sobrevivencia, resiliencia y 

resistencia, desplegados por hombres 

y mujeres mapuche en condiciones de 

marginalidad social y violencia colonial. 

Estos espacios cotidianos, interacciones 

y experiencias son constitutivas de las 



Autoctonía. Revista de Ciencias Sociales e Historia
Vol. X, Nº1, 2026

480

Cárcamo-Mansilla, Alejandro J.
Intelectualidad, representación e historia mapuche. Wallmapu (Chile y Argentina), principios del siglo XXI

críticas, auto-reflexivas y re-pensar su des-

mantelamiento como praxis que articule 

dimensiones estructurales y cotidianas 

(Nahuelpán, 2013: 13).

 

La propuesta, desde la crítica realizada por 

Nahuelpán, busca pasar de una historia que 

se ha construido dialécticamente y sobre la 

base de fuentes emanadas de quienes pueden 

emitir discursos (ya sean los dirigentes ma-

puche o del Estado chileno), incluyendo en 

esta crítica a la historia nacional mapuche, 

a una que considere el inicio de la coloniali-

dad; es decir, las categorías, muy reales, de 

género, clase y raza dentro de las relaciones 

de poder de un grupo colonizado tanto en 

el vínculo sociedad chilena-mapuche como 

en los lazos internos del pueblo mapuche, 

develando las zonas grises de esta historia 

subalterna.

 

Es cierto que en el último tiempo la histo-

riografía mapuche ha incluido perspectivas 

teóricas decoloniales y subalternas, pero 

también es cierto que estas no han pasado 

del enunciado teórico y han presentado 

 

Las zonas grises de las historias mapuche 

devienen así en espacios sociales que pue-

den ser analizados y problematizados. Pero 

también, en espacios cognitivos que abren 

perspectivas analíticas que permiten en-

fatizar en la complejidad que albergan las 

historias mapuche, y cómo éstas desafían 

las representaciones reificadas y normati-

vas que frecuentemente se mueven entre 

clasificaciones binarias donde uno de los 

polos es habitualmente representado como 

dominante (modernidad/tradición, puro/

impuro, colonizador/colonizado, occidente/

indígena, winka/indio). Las zonas grises 

de las historias mapuche pueden permi-

tirnos enfatizar en los imbricamientos y 

encadenamientos de relaciones de clase, 

raza y sexo/género, para explicar desde 

experiencias y relaciones sociales concretas 

y contingentes, los modos de dominación y 

las jerarquías sociales construidas dentro 

de una formación colonial chilena. A la 

vez que nos desafían a explicar el carácter 

formativo del colonialismo en los sujetos y 

en las heterogéneas identidades mapuche, 

para interrogar éste desde perspectivas 



Autoctonía. Revista de Ciencias Sociales e Historia
Vol. X, Nº1, 2026

481

Cárcamo-Mansilla, Alejandro J.
Intelectualidad, representación e historia mapuche. Wallmapu (Chile y Argentina), principios del siglo XXI

propias de la sociedad dominante. Esto se 

asemeja a la idea de etnocentrismo, en el 

sentido de solamente considerar lo propio, 

y que tal sea creado desde lo que entienden 

por lo mapuche. Esto hace que la propuesta 

nacional mapuche se aleje de lo real y se 

base en la parte que considera propia y 

que, a fin de cuentas, solo sirve como argu-

mento para enfrentar al chileno desde una 

posición de bloque discursivo que permita 

decir: «nosotros el pueblo mapuche». Esto 

desprecia en ese mismo llamado las propias 

vivencias coloniales que atraviesan a los 

comuneros y a la gente que se identifica 

y es identificada como mapuche, lo que 

refuerza la idea de que hay unos que son 

más mapuche que otros.

 

Volviendo al tema de la propuesta, se 

hace interesante retomar la discusión que 

hubo en el Grupo de Estudios Subalternos 

Latinoamericano, principalmente frente 

al testimonio de Rigoberta Menchú y los 

trabajos que desarrolló John Beverley 

(2002). Sería atrayente el paso desde una 

permanente discusión en torno al discurso 

perspectivas muy propias, vistas por Spivak 

(1998) en su famoso texto sobre el hablar 

subalterno. Estas recaían en los nacionalistas 

indios al defender la muerte de las mujeres 

en la pira del marido fallecido, el rito sati. 

Los historiadores nacionales mapuche de-

fienden lo emanado de lo mapuche sin hacer 

una crítica de lo propio en su coexistencia 

con la colonialidad, pensada no como un 

ejercicio de coerción del Estado chileno, 

sino como seducción. Si esta crítica existe, 

se atribuye la subalternidad mapuche a la 

razón colonial representada en el Estado 

chileno, lo cual es totalmente cierto. Pero 

también es cierto que la continuidad de la 

colonialidad chilena atraviesa los cuerpos 

de los mapuche; por tanto, existe una razón 

colonial dentro de la sociedad mapuche que 

es invisibilizada por la propia historia que 

busca liberarla.

 

Hay un intento de liberación a través de un 

orgullo identitario que oculta las ambigüe-

dades propias de las identidades subalter-

nas en contextos coloniales y que achaca 

una especie de lastre por ser consideradas 



Autoctonía. Revista de Ciencias Sociales e Historia
Vol. X, Nº1, 2026

482

Cárcamo-Mansilla, Alejandro J.
Intelectualidad, representación e historia mapuche. Wallmapu (Chile y Argentina), principios del siglo XXI

atraviesa el pertenecer a lo mapuche y las 

experiencias de la colonialidad chilena, pero 

sus testimonios se armarán como discursos, 

y será necesario aplicar la hermenéutica y el 

análisis para poder adentrarse en las zonas 

grises de las historias mapuche.

 

Podemos sacar, desde los diferentes ma-

puche, las marginalidades dentro de la 

subalternidad, encontrarlas en la misma 

sociedad y desde cualquiera de ellos. Desde 

allí podemos comprenderlas y crear una 

historia más cercana a lo social sin perder 

su carácter político libertario. Porque de 

lo que se trata aquí es de construir una 

historia que pueda acompañar a la lucha 

por la liberación mapuche en su sentido 

más inclusivo y heterogéneo, y no solo 

servir como base para un discurso unifi-

cador. Por lo que hemos visto sobre cómo 

se escribe la historia, podemos hablar de 

que estas experiencias cotidianas también 

son reflejo de las estructuras y procesos 

históricos. Separarla entre acontecimien-

tos, procesos y estructuras sirve para un 

mejor abordaje de la realidad, pero no es 

público emanado desde los dirigentes a uno 

testimonial que nos permita conocer la vida 

cotidiana y sus complejidades, las vivencias 

personales, y cómo la historia de un pueblo 

y sus experiencias coloniales lo atraviesan. 

Aquí no se propone recopilar testimonios 

sobre usos y costumbres, sino rescatar his-

torias de vida mapuche que comparten una 

identificación con lo mapuche. Estos relatos 

permiten analizar experiencias complejas 

atravesadas por la colonialidad y, al mismo 

tiempo, por los procesos de construcción de 

las comunidades mapuche.

 

Con esto no es que sea necesario entrevistar 

a todo el pueblo mapuche, ya que perspec-

tivas de la complejidad de Morin nos han 

enseñado que el uno puede ser representativo 

de un todo, sino que también hay que tener 

en cuenta quién es ese que nos habla: será 

diferente un discurso, por ejemplo, de una 

comunera pescadora en Chiloé, de un pana-

dero mapuche en Santiago, de un longko en 

el Lago Budi o en el Nahuel Huapi o el de una 

dirigente mapuche de un partido político 

en San Juan de La Costa. A todos estos los 



Autoctonía. Revista de Ciencias Sociales e Historia
Vol. X, Nº1, 2026

483

Cárcamo-Mansilla, Alejandro J.
Intelectualidad, representación e historia mapuche. Wallmapu (Chile y Argentina), principios del siglo XXI

 

El caso de María ―seudónimo con el que 

Nahuelpán alude a una persona que se 

siente mapuche y ahora vive en Santiago― 

resulta clave, porque muestra cómo el co-

lonialismo se vive en lo cotidiano y cómo 

se despliegan resistencias frente a él. Sus 

experiencias individuales revelan, en el 

plano colectivo, tanto los dispositivos de 

poder que atraviesan a los mapuche como 

las estrategias subalternas que surgen 

desde la vida diaria para enfrentarlos. Las 

complejidades de ser un pueblo colonizado 

van acompañadas de representaciones de 

lo mapuche:

 

La representación de lo mapuche como 

raza inferior o sujeto minorizado, que 

hace posible la violencia y el tutelaje, se 

encuentra arraigada en la globalidad de 

las relaciones sociales, políticas, econó-

micas e ideológicas en que se inscribe lo 

mapuche. Pero también el colonialismo 

se halla internalizado en los cuerpos, 

las subjetividades y en nuestras contra-

dictorias y heterogéneas identidades 

(Nahuelpán, 2013: 15).

la realidad en sí. Cada hecho, incluidos los 

cotidianos, está atravesado por historias.

 

Ahora bien, estas historias de vida no solo 

nos mostrarán el colonialismo en acción, 

sino que nos permitirán entender la forma 

en que crea en el sujeto una manera de llevar 

su vida tanto como de entenderla:

 

considero que también debemos descen-

trar nuestra lectura desde el colonialismo 

interno, hacia un análisis de lo que podría-

mos conceptualizar como colonialismo 

internalizado (Fanon, 1973). Esto quiere 

decir, problematizar los modos y lógicas 

de poder donde la representación de lo 

mapuche como raza inferior, o como su-

jeto minorizado, transforma la violencia 

y el tutelaje como principales formas de 

integración-exclusión y de gobierno, como 

lo ha sugerido para el caso guatemalteco 

Edgar Esquit (2008; 2010), historiador ma-

ya-kaqchikel. O dicho en otros términos, 

los modos a través de los cuales el colo-

nialismo se ha transformado en cultura 

(Nahuelpán, 2013: 15).



Autoctonía. Revista de Ciencias Sociales e Historia
Vol. X, Nº1, 2026

484

Cárcamo-Mansilla, Alejandro J.
Intelectualidad, representación e historia mapuche. Wallmapu (Chile y Argentina), principios del siglo XXI

no sólo porque la constitución de mujeres 

y hombres mapuche como mano de obra 

encuentra su origen en una clasificación 

socio-racial y lugar que les fue otorgado 

en la economía durante el periodo de colo-

nialismo hispano. Sino además porque en 

cuanto los mapuche fueron representados 

como raza inferior, el lugar preferente 

que debían ocupar luego de la campaña 

de ocupación militar eufemísticamen-

te denominada como Pacificación de la 

Araucanía, fue el de mano de obra domés-

tica, obrera y agrícola, en cuyas relacio-

nes se fueron anudando e intersectando 

desigualdades de clase, de raza y de sexo/

género. Constituyen también relaciones 

de servidumbre, porque mujeres y hombres 

mapuche no sólo debían y deben transferir 

su fuerza de trabajo, posibilitando a las 

familias de clases medias y altas situarse 

en una posición diferenciada y superior. 

Sino también, porque frecuentemente la 

inserción de las mujeres mapuche en estos 

espacios, es representada como parte de 

un proceso que las civiliza, que mediante 

el aprendizaje de ciertas rutinas y hábitos 

 

Ahora bien, Nahuelpán, en su texto, a través 

de esta persona con el seudónimo de María, 

intenta poner en práctica esta propuesta. 

Nos relata, culpando a los investigadores de 

lo mapuche por el tono del texto ―aunque 

esta también es una práctica de la dirigencia 

mapuche para justificar su rol (Cárcamo, 

2019)―, que ella no se siente parte o no sabe 

de historia mapuche, fundamentando que 

los recipientes de esta se encuentran en los 

dirigentes del pueblo. María misma considera 

que su historia como mujer mapuche queda 

fuera de «la» historia mapuche no solo por 

no ser dirigente, sino por estar viviendo lejos 

de la comunidad de origen. Esto, por haber 

sido enviada a la servidumbre en Temuco 

y haber trabajado luego como sirvienta en 

Santiago; en fin, por ser una persona normal 

que sufre del colonialismo chileno, pero que, 

a la vez (y esto es una idea propia surgida del 

texto de Nahuelpán), pareciera ser que existe 

un sentimiento de ser menos mapuche que 

sus hermanos:

 

La experiencia de María es una historia de 

servidumbre. Y me refiero a servidumbre, 



Autoctonía. Revista de Ciencias Sociales e Historia
Vol. X, Nº1, 2026

485

Cárcamo-Mansilla, Alejandro J.
Intelectualidad, representación e historia mapuche. Wallmapu (Chile y Argentina), principios del siglo XXI

 

Estas experiencias han sido y son bastante 

habituales. Por tanto, si en el caso mapuche 

no han sido puestas a debate, tal vez pueda 

deberse a que se encuentran normalizadas, 

al formar parte de una suerte de habitus 

o una cultura colonial, donde quienes se 

sirven de ellas permitiéndoles situarse en 

una posición diferenciada socio-racial y 

económicamente -incluidos/as no pocos 

investigadores/as sociales-, como también 

quienes transfieren su fuerza de trabajo, 

le otorgan un carácter “natural” o como 

un destino inevitable.

 

Ahora bien, si el colonialismo conlleva la 

puesta en marcha de un sistemático proceso 

de despojo y subsunción de territorios y 

cuerpos mediante la violencia y disciplinas 

tutelares (Nahuelpan, 2012). Esta sistemá-

tica desposesión y subsunción también ha 

permeado el campo de la subjetividad e 

intersubjetividad de los pueblos indígenas 

y de los mapuche en particular. Esto no sólo 

ha conllevado al secuestro y silenciamiento 

de experiencias y voces vinculadas a las 

historias de múltiples hombres y mujeres 

de limpieza, laboriosidad, obediencia y 

fidelidad, las regenera de aquellas cos-

tumbres que estorban a los patrones y 

patronas. Como ha sostenido Andrea 

Smith, intelectual Cherokee, los cuerpos 

de los sujetos indígenas, de modo particu-

lar el de las mujeres, han sido marcados 

históricamente como sucios, degenerados 

o carentes (2005). Por ende, considerados 

como violables y explotables los cuerpos y 

territorios, bajo un discurso e imaginario 

de civilización, progreso o desarrollo que 

legitima la violencia y el tutelaje colonial 

(Nahuelpán, 2013: 21-22).

 

Ahora bien, ¿por qué estas experiencias 

comunes están fuera de «la» historia 

mapuche? Las críticas a la colonialidad, 

dentro de los pensadores desde lo mapu-

che, siempre han estado enfocadas desde 

el plano teórico hacia los dispositivos 

de poder del colonialismo chileno y, a 

veces, se han basado en los discursos de 

los grandes dirigentes mapuche, pero las 

experiencias desde lo popular mapuche 

han quedado relegadas:



Autoctonía. Revista de Ciencias Sociales e Historia
Vol. X, Nº1, 2026

486

Cárcamo-Mansilla, Alejandro J.
Intelectualidad, representación e historia mapuche. Wallmapu (Chile y Argentina), principios del siglo XXI

es, sin embargo, contradictoria, contestada 

y resistida. La interfaz entre lo que sucedió 

y lo que se dice que sucedió, es siempre un 

campo de disputas. Para los ‘condenados 

de la memoria’, ocupar un lugar en ‘la 

historia’, no sólo conlleva un posiciona-

miento como ‘sujetos’ en o del pasado, sino 

ante todo, la recuperación de sus agencias 

(conciencias y prácticas históricas) en el 

tiempo y en el espacio, para movilizar 

políticamente el recuerdo y el silencio en 

las luchas del presente y en los horizontes 

políticos que se construyen cotidianamen-

te. Es precisamente el carácter situacional 

y político de las prácticas de memoria, lo 

que define cómo al interior de los propios 

sujetos colonizados los actos de recuerdo 

y olvido, también son siempre selectivos, 

productores de silencios y permeados por 

las condiciones coloniales presentes en que 

emergen (Nahuelpán, 2013: 23).

 

Pasar de una contrahistoria mapuche ―que 

se ha enfrentado al colonialismo argentino 

y chileno sin dejar de nutrir la demanda por 

autonomía y determinación― hacia una 

mapuche como las de María que he citado 

anteriormente. También, como ejercicio 

análogo, a una definición de lo que puede 

o no ser concebido como histórico (Guha, 

2002). Una operación que posiciona estas 

experiencias como parte de lo im-pensable 

y, por ende, las condenadas al silencio 

(Nahuelpán, 2013: 22).

 

Aquí radica el problema: los historiadores 

mapuche defienden a su pueblo desde la 

crítica al Estado y al colonialismo chileno, 

utilizando a veces las voces de sus dirigen-

tes, pero sin la experiencia de los mapuche 

como base, ya que esto, pareciera ser, se da 

por hecho y se transforma en obvio, lo cual 

naturaliza la colonialidad y los posiciona en 

una extraña versión de la prosa contrainsur-

gente de Guha (2011; 2002). El silenciamiento 

al que son sometidos los subalternos de los 

pueblos colonizados también es un campo 

de lucha:

 

Esta política colonial de destrucción, silen-

ciamiento y secuestro de las experiencias, 

voces y memorias de los pueblos colonizados 



Autoctonía. Revista de Ciencias Sociales e Historia
Vol. X, Nº1, 2026

487

Cárcamo-Mansilla, Alejandro J.
Intelectualidad, representación e historia mapuche. Wallmapu (Chile y Argentina), principios del siglo XXI

 

Uno de los principales hallazgos de este 

estudio es que la intelectualidad mapuche, 

al buscar construir un discurso autónomo, 

puede caer en la reproducción de estruc-

turas de exclusión. En su intento por de-

safiar la historia oficial chilena, algunos 

historiadores han priorizado una visión 

homogénea del pueblo mapuche que no 

necesariamente refleja la diversidad de 

experiencias y posiciones dentro de la his-

toria mapuche. En este sentido, la crítica 

de Nahuelpán sobre las zonas grises de la 

historia mapuche resulta fundamental para 

comprender que la subalternidad también 

opera dentro del propio pueblo mapuche, 

marginando voces que no encajan en el 

discurso público dominante.

 

Asimismo, es necesario destacar la importan-

cia de incorporar testimonios personales y 

relatos de vida en la construcción de la histo-

ria mapuche. La memoria y las experiencias 

individuales ofrecen una visión más compleja 

y matizada de la relación entre colonialismo 

y resistencia, permitiendo una comprensión 

más profunda de los dispositivos de poder 

historia que parte de las memorias mapuche 

―que se enfrentan al colonialismo a diario y 

dejan de lado la naturalización de este en lo 

cotidiano para combatirla y crear una nueva 

concepción de historia de lo mapuche― pa-

rece ser una propuesta interesante para un 

movimiento mapuche autonomista que hace 

de lo heterogéneo y lo inclusivo su sello. Ya 

que le otorga a los estudios subalternos la 

oportunidad de aportar y verse criticados 

bajo las experiencias de los subalternos de 

un pueblo colonizado.

 

4. Conclusión

 

El análisis de la intelectualidad mapuche y 

su relación con la historiografía revela una 

serie de tensiones que atraviesan la repre-

sentación y la producción del conocimiento 

dentro de este pueblo y puede ser considerado 

para experiencias de otros pueblos coloniza-

dos y subalternos. Si bien la emergencia de 

historiadores mapuche ha permitido desa-

fiar el relato colonial, también ha generado 

interrogantes sobre la inclusión de sectores 

subalternos dentro de esta nueva narrativa.



Autoctonía. Revista de Ciencias Sociales e Historia
Vol. X, Nº1, 2026

488

Cárcamo-Mansilla, Alejandro J.
Intelectualidad, representación e historia mapuche. Wallmapu (Chile y Argentina), principios del siglo XXI

Chile, Santiago, y otra en Temuco, capital 

de la Región de La Araucanía.

 

Otro aspecto clave es la necesidad de evaluar 

cómo la construcción de una historiografía 

mapuche puede afectar la lucha por el reco-

nocimiento y la autonomía de este pueblo. 

Mientras algunos intelectuales buscan ge-

nerar una historia mapuche desvinculada 

de las estructuras académicas tradicionales, 

otros abogan por una integración estra-

tégica que permita utilizar los recursos y 

herramientas del mundo académico para 

fortalecer la posición del pueblo mapuche 

en el debate público. Esta dicotomía entre 

autonomía y participación en la academia 

sigue siendo una cuestión central dentro 

de lo que podríamos denominar, a pesar de 

quienes serían englobados en este grupo, un 

movimiento intelectual mapuche.

 

No podemos olvidar que la sorpresa de 

algunos al ver indígenas en la academia 

clasifica a estos inmediatamente en un 

grupo aparte, encasillados por ser más 

que por lo que quieren expresar, por el 

que atraviesan a las comunidades mapuche 

(rurales y urbanas).

 

La historiografía mapuche, entonces, no 

debe limitarse a una narrativa opositora al 

colonialismo chileno, sino que debe examinar 

las contradicciones internas y los procesos 

de colonialidad que también se manifiestan 

dentro del propio pueblo mapuche. Analizar 

la historia mapuche solo desde la relación 

entre los dirigentes del Estado chileno y sus 

dispositivos de poder frente a los discursos 

de los dirigentes mapuche y su interacción 

con estos dispositivos, de forma integra-

cionista o de resistencia total a estos, no es 

más que mirar la punta del iceberg de una 

historia atravesada por una relación con-

flictiva. Problemática que cruza tanto a las 

sociedades chilena y mapuche como a sus 

diferentes grupos regionales y sus divisiones 

de clase y género, que también se encuentran 

racializadas. La historia, y el conflicto entre 

el Estado chileno y los mapuche, no puede 

ser vista solo como un enfrentamiento entre 

dos grupos homogéneos de cada una de sus 

sociedades: una concentrada en la capital de 



Autoctonía. Revista de Ciencias Sociales e Historia
Vol. X, Nº1, 2026

489

Cárcamo-Mansilla, Alejandro J.
Intelectualidad, representación e historia mapuche. Wallmapu (Chile y Argentina), principios del siglo XXI

que se materializa en la práctica narrativa 

y metodológica.

 

En este sentido, es fundamental una reflexión 

crítica sobre las herramientas conceptuales 

y metodológicas que se emplean para narrar 

la historia mapuche, con el fin de evitar la 

reproducción de dinámicas de exclusión y 

subalternidad. Ahora bien, esto no quiere 

decir que tales términos occidentales no 

puedan ser utilizados como una regla im-

puesta por una especie de norma anticolo-

nial: todo lo contrario, deben ser puestos 

a debate según las nuevas experiencias y 

pensamientos desarrollados por el discurso 

historiográfico indígena. Se debe considerar 

que desde un tiempo colonial se piensa la 

historia nacional mapuche, por lo que desde 

esta misma novedad puede surgir una caja 

de herramientas teórica y metodológica 

interesante, tal como lo hemos observado 

en este trabajo al abordar la idea de nación, 

subalternidad y zonas grises de la historia.

 

El debate sobre la intelectualidad mapuche 

está lejos de terminar. La aparición de nuevos 

solo hecho de su existencia como indí-

genas y académicos. Se espera de ellos 

la representación del pensamiento y la 

memoria de su pueblo, pero siempre en 

términos de extrañeza y curiosa diversi-

dad más que por un real interés por sus 

propuestas o intereses como parte de un 

pueblo colonizado que se piensa desde esa 

colonialidad y busca encarar a la sociedad 

que los domina, la chilena en este caso.

 

Además, se debe considerar el papel del 

lenguaje en la construcción del discurso 

historiográfico mapuche por parte de sus 

investigadores. La utilización de categorías 

occidentales para describir realidades indí-

genas puede reforzar estructuras coloniales, 

incluso cuando se pretende subvertirlas. 

Descolonizar la escritura de la historia im-

plica no solo cuestionar estas categorías que 

describen tales experiencias, sino también 

recuperar recursos propios de la conversación, 

el relato o los discursos artísticos mapuche 

como formas legítimas de producción de 

conocimiento. De este modo, la descoloni-

zación no se limita a un giro teórico, sino 



Autoctonía. Revista de Ciencias Sociales e Historia
Vol. X, Nº1, 2026

490

Cárcamo-Mansilla, Alejandro J.
Intelectualidad, representación e historia mapuche. Wallmapu (Chile y Argentina), principios del siglo XXI

 

Agradecimientos

 

Este artículo es parte del proyecto: Anid/

Becas Chile, Posdoctorado en el extranjero 

n.° 74220018.

 

Referencias citadas

 

Anderson, B. (1993): Comunidades Imaginadas. 

Ref lexiones sobre el origen y la difusión del 

nacionalismo, México, Fondo de Cultura 

Económica.

 

Beverley, J. (2002): «Introducción», en Baverley, 

J. y Achúgar, H., ed., La voz del Otro, Guatemala, 

Abrapalabra, pp. 17-29.

 

Canales, P. (2013): «Intelectualidad mapuche, 

problemáticas y desafíos. Conversación con 

el historiador José Marimán Quemenado», 

Cuicuilco, 56, pp. 223-235.

 

Ca na les, P. (2014): «Intelect ua l idad in-

d í gen a en A mér ic a Lat i n a :  deb ate s de 

descolonización, 1980 -2010», Universum, 

29, pp. 49-64.

pensadores y el acceso de los jóvenes mapuche a 

la educación superior han ampliado el espectro 

de voces y perspectivas dentro de la comunidad. 

Sin embargo, la pregunta sobre cómo repre-

sentar y escribir la historia mapuche sigue 

abierta. La construcción de una historiografía 

más inclusiva y crítica requiere un esfuerzo 

consciente por reconocer las experiencias 

subalternas, evitar la homogeneización del 

discurso y abrir espacios para una diversidad 

de narrativas que reflejen la complejidad del 

mundo mapuche en el siglo XXI.

 

En definitiva, un desafío para la historiogra-

fía mapuche es encontrar equilibrio entre 

la afirmación de una identidad histórica 

propia y el reconocimiento de la diversidad 

de experiencias dentro del propio pueblo, 

en un contexto colonial y con perspectiva 

de futuro en su autonomía. Solo a través 

de un enfoque que integre múltiples voces 

y perspectivas, será posible construir una 

historia que no solo responda a las demandas 

de autodeterminación, sino que también 

refleje la realidad compleja y heterogénea 

de la sociedad mapuche contemporánea.



Autoctonía. Revista de Ciencias Sociales e Historia
Vol. X, Nº1, 2026

491

Cárcamo-Mansilla, Alejandro J.
Intelectualidad, representación e historia mapuche. Wallmapu (Chile y Argentina), principios del siglo XXI

 

Cárcamo, A. (2015): «Ayudando a que salga el 

sol: la crisis de la noche de los cinco siglos», 

Quaestiones Disputae, 17, pp. 30-52.

 

Cárcamo, A. (2019): La resistencia mapuche-willi-

che, 1930-1985 (Dissertation). Berlin: Refubium 

- Freie Universität. http://dx.doi.org/10.17169/

refubium-2911

 

Clastres, P. (1978): La sociedad contra el Estado, 

Caracas, Monte Ávila Editores.

 

Gellner, E. (2001): Naciones y nacionalismos, 

Madrid, Alianza Editorial.

 

Guha, R. (2002): Las voces de la historia y otros 

estudios subalternos, Barcelona, Crítica.

 

Guha, R. (2011): «La Muerte de Chandra», en 

Rodríguez, R., comp., La (re)vuelta de los estudios 

subalternos. Una cartografía a (des)tiempo, San Pedro 

de Atacama-Providencia, QILLQA-Universidad 

Católica del Norte - Ocho Libros, pp. 94-126.

 

Marimán, P., S. Caniuqueo, J. Millalén y R. Levil 

(2006): ¡...Escucha, winka...! Cuatro ensayos de 

 

Canales, P. (2015): «Historiografía mapuche: 

balances y perspectivas de discusión en el 

Chile reciente. Conversación con Jorge Pinto 

Rodríguez», Izquierdas, 24, pp. 229-245.

 

Canales, P., J. Guamán y A. Rubio (2016): «La 

historiografía mapuche entre tensiones y luchas. 

Debates, imágenes y colonialismo en el Chile 

Reciente», Lenguas y Literaturas Indoamericanas, 

18, pp. 13-32.

 

Canales, P. (2018): El pensamiento y la lucha. Los 

pueblos indígenas en América Latina: organiza-

ción y discusiones con trascendencia, Santiago, 

Ariadna Ediciones.

 

Canales, P., M. Urrutia y F. Escudero (2019): 

«Violencia y Teoría. Diálogos pendientes en con-

texto colonial del Pueblo Mapuche», Izquierdas, 

46, pp. 218-234.

 

Cárcamo, A. (2013): «Dispositivos de poder y 

subalternidad en el Fütawillimapu del siglo 

XIX», en VV.AA., Fill Kimun. Actas del Primer 

Seminario de Historia y Educación Mapuche-

Williche, Osorno, Conadi, pp. 73-98.



Autoctonía. Revista de Ciencias Sociales e Historia
Vol. X, Nº1, 2026

492

Cárcamo-Mansilla, Alejandro J.
Intelectualidad, representación e historia mapuche. Wallmapu (Chile y Argentina), principios del siglo XXI

Zapata, C. (2007): «Desplazamientos teóricos 

y proyectos políticos en la emergente historio-

grafía mapuche y aymara», Estudios de Filosofía 

Práctica e Historia de las Ideas, 8, pp. 169-180.

 

Historia Nacional Mapuche y un epílogo sobre el 

futuro, Santiago, LOM Ediciones.

 

Nahuelpán, H. (2013): «Las “zonas grises” de las 

historias mapuche. Colonialismo internaliza-

do, marginalidad y políticas de la memoria», 

Revista de Historia Social y de las Mentalidades, 

17, pp. 11-33.

 

Pinto, J. (2000): De la inclusión a la exclusión. 

La formación del Estado, la nación y el pueblo 

mapuche, Santiago, DiBAM.

 

Pinto, J. (2012): «El conflicto Estado-Pueblo 

Mapuche, 1900-1960», Universum, 27, pp. 167-189.

 

San Juan, S. (2017): «Nación Mapuche. Concepto, 

historia y desafíos presentes en Gulumapu-

Araucanía», Revista CUHSO. Cultura-Hombre-

Sociedad, 27, pp. 3-22.

 

Spivak, G. (1998): «¿Puede hablar el subalterno?», 

Orbis Tertius, 6, en http://www.orbistertius.unlp.

edu.ar/numeros/numero-6/traduccion/spivak

 


	_heading=h.30j0zll
	_Hlk211429431
	_Hlk211431973
	_Hlk211433881
	_Hlk211434154
	_Hlk211436021
	_Hlk211436053
	_Hlk211436162
	_Hlk211437500
	_Hlk211438950
	_Hlk211438982
	_Hlk211446631
	_Hlk211446829
	_Hlk211447444
	_Hlk211449643
	_Hlk211498297
	_Hlk211955725
	_Hlk211956809
	_Hlk211957169
	_Hlk211957339
	_Hlk211957523
	_Hlk211959315
	_Hlk212022316
	_Hlk212022817
	_Hlk212030115
	_Hlk212030091
	_Hlk212030943
	_Hlk192495709

